
1  

 

 

Processus émotionnel affectif et corporel dans les différentes étapes d’une 

Femme à la suite de Jésus 

María Rosaura 
González Casas. Stj 

 

J'ai réécrit ce livre1 en pensant à des visages concrets de sœurs, de religieuses consacrées, qui, 

comme les femmes de l'Aurore, désireuses et à la recherche du Seigneur Jésus, vivent le grand 

désir de le rencontrer, de se donner totalement, de grandir et de mûrir dans le don de la vie. Ce 

livre leur est dédié, à eux, de différentes congrégations et origines géographiques, qui ont eu ou 

ont encore un cœur enflammé par le feu de l'amour et qui désirent entrer dans un processus de 

libération et de croissance. Il s'adresse également à ceux qui ont perdu l'espoir et se sont éteints 

en cours de route, à ceux qui ont été blessés et dont les cicatrices du cœur ne contiennent plus 

que des cendres fumantes de ce qui fut un jour la joie, le sens et l'amour. Je souhaite de tout 

cœur que ce livre ait sur chacun d'entre vous un effet de guérison, d'apaisement, d'amour et de 

croissance. 

Il s'agit d'un outil qui aborde la question de la maturité affective et sexuelle dans la vie consacrée 

des femmes. Lire et approfondir la proposition de ce livre signifie s'engager dans un travail 

personnel et, pour ceux qui le veulent et le peuvent, s'engager aussi dans un exercice 

communautaire, qui aide à "marcher ensemble" dans ce processus de croissance vers une 

affectivité intégrée. 

Il me semble que nous percevons tous la "centralité" de ce thème, car il est la source naturelle, 

pour ainsi dire, de ce qui peut devenir, avec l'aide de la grâce, la force vitale de notre vie 

consacrée : l'amour passionné et généreux pour Jésus, notre "amour unique"2 qui jaillit dans 

l'amour pour nos sœurs et nos frères. 

 

1 En 2007, j'ai publié un livre avec ce titre. J'ai révisé une partie de ce que j'ai écrit pour les Sœurs Clarétaines de Rome qui m'ont 
demandé ce travail pour leur Congrégation. Le retour que j'ai reçu sur l'application de cet outil de travail a été très bon, et puisque 
plusieurs congrégations demandent d'aborder ce sujet, si fondamental dans la formation et dans la ligne de soin et de prévention 
des abus, il m'a semblé que l'offrir à tous les religieux, en espérant qu'il aiderait à répondre aux besoins de beaucoup de 
communautés, serait une bonne idée. Je souhaite qu'il soit d'une grande utilité personnelle et communautaire 

 
2 Pape François. "C'est la confiance" : Exhortation apostolique sur la confiance dans l'amour miséricordieux de Dieu à l'occasion du 
150e anniversaire de la naissance de sainte Thérèse de l'Enfant-Jésus et de la Sainte-Face. 8. 



2  

En accompagnant différentes sœurs et communautés, je me suis rendu compte que dans la 

recherche d'outils pour la maturité affectivo-sexuelle, différentes perspectives psychologiques 

sont utilisées pour le travail personnel et de groupe, avec la fausse illusion de croire qu'en se 

cultivant au niveau humain, les sœurs, surtout celles en formation initiale (mais cela inclut tous 

les âges, parce que nous sommes toujours en formation), feront un saut qualitatif et avanceront 

comme dans une ligne continue et directe pour vivre la maturité de la chasteté. Cependant, ce 

travail humain, certainement très nécessaire, reste incomplet si nous abordons nos dynamiques 

affectivo-sexuelles uniquement à partir d'un horizon psychologique33, parce que pour grandir 

vers une maturité affective orientée vers la chasteté consacrée, il est nécessaire de considérer ce 

sujet simultanément dans une perspective intégrale et interdisciplinaire, puisque la direction et 

le but vers lesquels toutes les forces affectives-émotionnelles doivent être orientées et dirigées 

est le désir de répondre à l'appel personnel de Jésus-Christ. 

La vigueur, l'énergie, le feu d'attraction de cet appel, ainsi que le désir profond d'y répondre 

fidèlement, ont une vitalité et une force intérieure si grandes qu'elles unifient et rassemblent 

toute la dynamique affectivo-sexuelle, en l'orientant vers le désir profond de suivre Jésus, de le 

connaître, de l'aimer et de le faire connaître et aimer par sa propre vie donnée à ses sœurs et à 

ses frères. En d'autres termes, il s'agit d'un choix de vie existentiel qui se réalise au cours d'un 

processus concret et historique, dans lequel toutes les forces, capacités et potentialités 

humaines s'intègrent à l'"Amour unique" jusqu'à atteindre le don total de la vie. 

Il s'agit d'un processus de croissance lente, avec des moments de progrès, de chute et de 

rédemption (cf. Lonergan). Dans ce processus d'intégration, avec ses hauts, ses bas et ses 

possibilités de rédemption, l'humain et le divin de chaque personne sont simultanément 

entrelacés et tissés ensemble, impliquant tout l'être, le cœur, les émotions, les affections, la 

sexualité, la corporéité, en un mot, la totalité de la personne à tous les stades de la vie. 

Pour mieux comprendre les implications de ce processus d'intégration, j'utiliserai une image 

biblique : Marie de Béthanie. J'essaierai d'entrer dans son cœur, dans ses affections, de suivre 

ses pas et d'identifier les caractéristiques émotionnelles et affectives que Marie a vécues en tant 

que femme amoureuse du Christ. 

Pour entrer dans la vie de Marie de Béthanie, je le ferai en suivant ce qui apparaît à son sujet dans 

l'Evangile de Jean. Je distingue 7 étapes caractérisées par le contenu de certains versets de 

l'Évangile. Dans chacune de ces étapes, il y a trois sections : l'une se réfère aux émotions, aux 

affections et au corps, une autre traite des relations, et la dernière section considère le contexte. 

Dans chacune de ces trois sections, j'ai inclus des questions qui peuvent vous aider dans votre 

travail personnel (d'autres peuvent vous venir à l'esprit). 

Peut-être que certaines communautés aimeraient vivre ce processus ensemble, alors j'ai pensé 

qu'après un travail personnel, chacune des étapes, si vous voulez, pourrait être partagée en 

communauté. Dans ce cas, il serait bon d'aménager un espace communautaire pour prier 

ensemble et partager librement. Vous pouvez commencer le moment de la rencontre par une 

invocation à l'Esprit Saint et lire le verset biblique de l'étape à partager, prier quelques minutes 

en silence, puis passer au deuxième moment, qui consiste à partager chaque étape, en répondant 

simplement à ces questions : qu'est-ce qui a touché mon cœur ? qu'est-ce que j'ai remarqué ? 

 
3 Il existe diverses approches psychologiques qui n'incluent pas la possibilité de transcender et de vivre une "chasteté 
consacrée". Il est donc nécessaire d'envisager une perspective interdisciplinaire qui ouvre l'horizon de la transcendance. 



3  

qu'est-ce que je me sens invité à faire ? 

Pour que ce travail soit fructueux, je vous invite à prier personnellement, à méditer, à écouter 

votre cœur, à être honnêtes avec vous-mêmes. Ce que chacun de vous vit en vérité devant Dieu 

vous donnera l'occasion de grandir et de mûrir. Si la communauté décide de faire le voyage 

ensemble, je vous invite à considérer deux aspects : 

1) Les réunions doivent être espacées, par exemple une fois par mois, afin que chaque 

sœur ait suffisamment de temps, au milieu des affaires courantes, pour traiter son travail 

personnel. 

2) lors du partage, il n'est pas nécessaire de dire de grandes idées lumineuses, il s'agit 

plutôt de créer la possibilité de cheminer ensemble en partageant des questions sur l'expérience, 

en respectant la phase que chacun traverse. 

Sans plus attendre, je souhaite que ce petit livre-atelier porte beaucoup de fruits en chacun de 

vous et dans vos communautés. Mettons-nous en route, sur les pas de Marie de Béthanie ! 

 

 
Mots clés : corps, sentiments, affections, phases, contexte, femme 



4  

 
 
 
 

 
« Beaucoup de Juifs étaient venus à la maison de Marthe et de Marie. 

pour les réconforter pour leur frère. 

Quand Marthe a su que Jésus était venu, 

vint à sa rencontre, 

tandis que Marie restait à la maison » Jn 11, 19-20. 

 

Marie de Béthanie fait face à deux expériences fortes : la mort de son frère Lazare et l’absence de 

l’Ami en qui elle avait confiance. Face à cette situation, certes, les questions et les inquiétudes 

s’entassaient en elle, mais elle ne parvenait pas encore à les formuler comme sa sœur Marthe (Jn 

11,20). Cependant, elle exprimait sa douleur et pleurait. Sa sœur Marthe était sortie de soi pour aller 

à la rencontre du Seigneur (Jn 11,20). Mais Marie demeurait à la maison. Qu’est-ce que cela signifie 

de rester à la maison ? C’est quelque chose de symbolique ? Cela signifie-t-il être à l’intérieur de soi ? 

Cela peut-être. Marie ne comprend pas le mystère de la mort, là se 

jouait précisément le sens de la vie, elle cherchait des réponses en 

Jésus, et son Ami ne s’était pas présenté. Les Juifs la consolaient, 

mais certainement cette consolation ne touchait pas la profondeur 

de ses questions (Jn 11,31). 

Les pleurs de Marie manifestent corporativement l’inquiétude 

qu’elle avait peut-être dans le cœur, une inquiétude qu’elle sentait 

dans tout son corps. Il pleurait, se laissait consoler, mais il n’était 

pas en paix (plus tard, il exprime verbalement son inquiétude Jn 

11,32). De diverses manières, les personnes qui cherchent le sens 

profond de la vie commencent leur processus avec une inquiétude, une insatisfaction qui se produit 

en contact avec la vie et la réalité. Nous sommes questionnées par la Vérité. Des situations semblables 

dans de nombreux chercheurs de Dieu nous disent que c’est le point de départ de tout processus. 

Thérèse de Jésus présente l’insatisfaction avec le type de vie qu’elle menait, et les désirs de Dieu. 

L’inquiétude est souvent un signe de quelque chose de plus profond, de la "soif de Dieu" dont tout 

être humain fait l’expérience (Jn 4).4 4 

 

 

 
4 « Je sais comment dire que c’est l’une des vies douloureuses que je pense que vous pouvez imaginer; car ni je n’ai joui de Dieu ni apporté 

le contentement au monde ; quand j’étais dans le contentement du monde pour me souvenir de ce que je devais à Dieu, c’était avec 
tristesse; quand j’étais avec Dieu, les affections du monde me dérangeaient » V. 8:2. 

 
¿ Quelle a été ou est l’inquiétude principale de ma jeunesse et de ta vie aujourd’hui 

? Quelle a été l’inquiétude qui m’a poussé à répondre à mon appel vocationnel ? 

Qu’avez-vous ressenti ? Quels événements sont liés ? 

 
Comment me sens-je aujourd’hui par rapport à la vie que je vis en tant que 

consacrée ? Y a-t-il des larmes dans mes yeux ? Joie, tristesse ? 



5  

   
L’inquiétude est ressentie dans le corps, elle est vécue dans l’âme, elle est vécue dans l’angoisse que 

rien ne remplit le cœur humain. C’est une expérience physique, affective, cognitive qui touche toute 

la personne, une inquiétude existentielle qui implique la totalité de ceux qui se laissent interroger. 

Cette inquiétude, qui fonctionne comme un pont entre le temporel et l’éternel, reflète physiquement, 

psychologiquement et spirituellement, que nous sommes créés par Dieu, et que nous avons une soif 

insatiable d’infini. Certaines femmes et certains hommes, surtout dans la jeunesse, mais peut être à 

tout âge, éprouvent à l’intérieur, de diverses manières, un désaccord personnel et social avec le 

monde dans lequel ils vivent. Ils ont des désirs de changement, une soif qui parle de la semence 

d’éternité présente dans leur cœur, et qui met en jeu la dialectique de toute la personne. Cela se 

manifeste aussi dans le corps. 55 

 

 

L’insatisfaction ou l’anxiété, à laquelle il est fait référence, ne naît pas d’une problématique 

personnelle, mais converge avec les préoccupations personnelles et se déplace dans la psychologie 

des personnes. Dans le développement de cette insatisfaction, la capacité d’empathie et de 

connexion de la femme peut fonctionner comme une épée à double tranchant : comme alliée qui aide 

à générer l’inquiétude et la soif d’infini ou en sens inverse comme "apaisant" qui apaise les cris 

intérieurs d’éternité. Thérèse de Jésus a vécu cette dialectique (V 8,2), et l’évangéliste la rend 

présente à Marie de Béthanie : elle demeurait chez elle, pleurait et était consolée par ses amis juifs 

(Jn 11,31). Le réconfort des amis est l’une des raisons données par l’évangéliste pour lesquelles Marie 

n’est pas allée à la rencontre de Jésus. Chez Marie de Béthanie, comme chez Thérèse, comme chez 

tant d’autres femmes, la relation et la capacité de connexion peuvent fonctionner comme des 

silencieux de l’inquiétude profonde du cœur. L’Ami qu’il désirait rencontrer était à la porte de sa 

maison, mais elle restait à l’intérieur, au milieu de consolations qui l’empêchaient de sortir. Seul le 

silence permet l’écoute profonde et profonde de ce qui habite le cœur humain. 

 

 

 

 
5 Il faut faire une distinction entre ce qui serait une somatisation qui trouve son origine dans des conflits inconscients, et l’agitation qui naît de la 

dialectique intérieure entre l’appel à la transcendance et la confrontation avec la réalité qui est vécue. 

 
Il existe de nombreux types d’agitation et d’anxiété... Qu’est-ce qui me cause l’anxiété 

et l’agitation ? 

 
¿ Quels sentiments, affections et manifestations corporelles manifestent que je ne suis 

pas en paix ? 

J’entends l’inquiétude profonde de l’âme, de ma vie ? 

 
Est-ce que je fais taire les préoccupations profondes de mon cœur ? Comment et que 

dois-je faire ? 

Puis-je identifier quel est mon conflit intérieur aujourd’hui ? 

Que dois-je rechercher dans les relations avec les autres ? 

Est-il possible que j’utilise une relation comme « apaisante » qui m’empêche 

d’entendre du fond de mon cœur ce que je ressens et ce qui m’arrive ? 



6 

 

  
Nous sommes intéressées par le lien entre les états intérieurs de l'esprit, du 

psychique et des émotions et affections qui se manifestent dans les expressions 

corporelles, afin de pouvoir vivre une spiritualité qui inclut la personne dans sa 

globalité. Dans la culture actuelle, on accorde trop d'importance au corps en tant 

que symbole de jeunesse, de santé, de sexualité et de beauté. 

Des significations culturelles sont créées, auxquelles les personnes se sentent 

forcées (esclavisées) de répondre, et qui influencent définitivement la façon de 

concevoir leur être femme. Avec la mode, des modèles de beauté, de santé, de 

sexualité, des façons de s’habiller et de répondre à la société de consommation sont 

créés. Surtout, la femme dans les médias de masse est présentée comme un instrument 

de consommation sexuelle, comme un objet. Aujourd'hui, plus que par le passé, il 

existe également des signes corporels qui indiquent la présence de conflits internes, 

par exemple l'anorexie (surtout dans les pays du premier monde), ainsi que la 

boulimie. Le corps enregistre les expériences que chaque personne vit, et 

manifeste les conflits conscients et inconscients de différentes manières, en 

somatisant parfois. Il est nécessaire de créer un espace de silence intérieur et de 

prendre le risque d'écouter et de reconnaître le langage du corps. Les femmes ont 

tendance à vivre en plus grande connexion avec leur propre corps et avec les 

différentes sensations corporelles. Le cycle menstruel lui fait vivre les changements 

qu'elle subit, la douleur, la fatigue, le rythme de la vie. Ce sont des éléments qui 

l'aident à établir ce lien.66 

 

 

Dans certaines cultures, l’accent excessif sur le rôle féminin lié à une image de femme 

objet ou mère héroïque (super-woman), peut provoquer des dynamiques de rejet 

chez les jeunes filles, et créer inconsciemment de la culpabilité, parce qu’elles sont 

des femmes que de vivre un automatisme de générosité et de service avec lequel elles 

annulent leur liberté. Le désir de donner doit aller de pair avec la maturation de la 

personne jusqu’à ce qu’elle décide librement du don, il ne peut pas être le fruit d’un 

rôle à jouer. La victimisation qui résulte souvent d’une héroïcité que l’on veut vivre 

comme des mères crée un état de lamentation, d’amertume et d’abnégation 

apparente qui empêche les attitudes authentiques de donation. Il est nécessaire de 

décoder, et de construire ces concepts culturels qui sont ordinairement inconscients 

et que beaucoup de femmes assument sans s’en rendre compte et leur provoquent la 

 
6 Il existe des techniques pour écouter le langage corporel, par exemple, la technique de Se concentrant, Cf. GENDLIN E., Se 

concentrant, ou un type de thérapie qui parvient à unir le langage du corps et le mot mettant en lumière des conflits inconscients. 

Cf. DOWNING G., Le Corps et la Parole. Il est nécessaire d’écouter le corps et d’aller à la cause du conflit qui peut être 
d’origine inconsciente. Cela nécessite des techniques spéciales qui aident les gens à entrer en eux-mêmes. Dans le corps se 
manifestent les tensions et les angoisses de l’être humain. En médecine et dans les études de mécanique quantique, la relation 
étroite entre les maladies, les humeurs, les tensions et les conflits inconscients est de plus en plus approfondie. 

Mon corps parle : est-ce que j’entends mon corps ? 

Que me dites-vous et que puis-je entendre ? 

Y a-t-il des événements, des bouleversements ou des conflits liés à une maladie dans mon corps ? 

Que dois-je faire pour commencer à écouter mon corps ? 



7 

 

tristesse de ne pas être ces superwoman (super-femmes) qui doivent être selon ces 

critères socioculturels. 
 

 

 

 

Quel est le concept de la femme dans ma culture ? 

¿ Ce concept a-t-il quelque chose à voir avec ma façon de fonctionner, de me sentir, 

de me donner comme femme consacrée ? 


